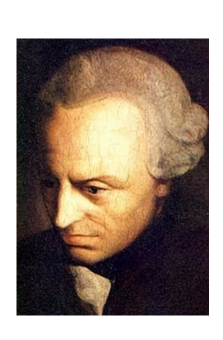


- Teoretisk/praktisk fornuft:
  - Teoretisk fornuft:
    - Beskrive det fysiske universet
    - Naturlovene
  - Praktisk fornuft:
    - Vurdere våre egne handliger
    - Moralloven
- Når det gjelder menneskelig handling kan både typer fornuft brukes





- To synspunkter på våre egne handlinger:
  - Teoretisk: betrakte handlinger utelukkende som del av det fysiske univers
    - Forklaring ut ifra naturlovene
    - Kausale forklaringer
  - Praktisk: betrakte handlinger som frie som handlinger til et autonomt vesen
    - Moralsk vurdering ut fra handlingsregler
    - Vi kan ikke la være å betrakte oss selve som frie.
- De to synspunktene er ikke i konflikt med hverandre (jf fri vilje og determinisme)
  - Naturlovenes kausalitet oppstår fra forstandskategoriene.



- Hume prøvde å forklare moralsk vurdering ut fra følelsene (emotivisme)
- Kant: moral kan ikke baseres på følelser eller andre *faktiske forhold*.
  - Følelsene er subjektive og foranderlige
  - Moralen må være universell
  - (Obs: Kant var uenig med Aristoteles av lignende grunner; menneskenaturen.)



- Dvs Kant var enig med Hume om at vi ikke kan slutte fra hvordan ting er til hvordan de bør være.
  - Men uenig med Humes empirisme og naturen til normative utsagn.
- Teoretisk fornuft dreier seg om det som *er*, praktisk fornuft om det som *bør være*.



#### Normativ etikk

- Deskriptiv etikk beskriver oppfatninger om rett og galt
- Normativ etikk gir en systematisk teori om hvilke handlinger (tilstander, osv) som er rette og gale
  - Hva er det som avgjør at en eller annen handling er moralsk rett?
- Tre typer teori i normativ etikk:
  - Dygdsetikk
  - Konsekvensetikk
  - Pliktetikk



## Normativ etikk: Dygdsetikk

- Dygdsetikk (Platon, Aristoteles):
  - Hovedfokus på *det gode liv* snarere enn på enkelthandlinger
  - Det gode liv forklares ut fra dygdene moralske karaktertrekk



#### Normativ etikk: Konsekvensetikk

- Konsekvensetikk (konsekvensialisme):
  - Det som avgjør om en handling er moralsk riktig eller ikke er konsekvensene til handlingen.
  - Utilitarisme (Mill, Bentham): en handling er moralsk god om den fører til mest mulig lyst/lykke/velferd.
- Både konsekvensetikk og dygdsetikk er teleologiske:
  - En handling er moralsk riktig hvis den fremmer visse ikkemoralske verdier (konsekvenser, selvrealisering)



#### Normativ etikk: Pliktetikk

- Pliktetikk, eller deontologisk etikk (Kant):
  - Moralsk god handling forklares ut fra universelle moralske regler – plikter og rettigheter.
  - Vi handler moralsk riktig når vi handler ut i fra en plikt i henhold til moralloven.
- Pliktetikk er ikke-teleologisk:
  - Det moralsk gode begrunnes uavhengig av gode konsekvenser.
  - I moralsk vurdering skal visse hensyn (plikter og rettigheter) gå foran handlingens konsekvenser.



## Kants sinnelagsetikk

- Det avgjørende er at vi handler ut fra det vi opplever som vår plikt.
- «Sinnelaget», dvs motivasjonen eller viljen bak handlingen er avgjørende:
  - Hvis jeg redder livet til en annen fordi jeg tjener penger på det, har jeg ikke handlet moralsk godt ifølge Kant, selv om handlingen har gode konsekvenser både for meg og for den som blir reddet.
    - Jeg har handlet ut fra selvinteresse, ikke plikt.



#### Moralloven

- Moralloven må bestemmes uavhengig av vår identitet (hvem og hvor vi er, osv), og uavhengig av faktiske forhold i verden (ressurser, osv).
- Hvordan vet vi hva moralloven krever i et enkelttilfelle?
- Kants prosedyre: *universalisering*:
  - 1) Handlingen må ikke betraktes isolert, men som et tilfelle av en *regel*
  - 2) Regelen må kunne gjelde helt *universelt*



- «Handle bare etter en regel som er slik at du kan ville at den blir en allmenn lov.»
  - = Kants 1. formulering av *Det kategoriske imperativ* 
    - Imperativ = befaling
    - Kategorisk = uten unntak
      - dvs ikke et hypotetisk imperativ (hvis man ønsker å oppnå mål M, så må man utføre handling H)



- «Handle bare etter en regel som er slik at du kan ville at den blir en allmenn lov.»
  - Eksempel: en viss handling hadde vært nyttig for meg, men samtidig ville jeg gi et løfte som jeg ikke vil bli i stand til å holde.
    - Universalisering:
      - Kan jeg ville at regelen at jeg kan gi et falskt løfte
        universaliseres?
      - Kant: nei universaliseringen er *selvmotsigende*



- Poenget er ikke at universaliseringen dvs om alle ga falske løfter – ville føre til ille konsekvenser
- Hele «løfteinstitusjonen» ville oppløses ved universalisering:
  - Når ingen lenger stoler på det man sier, vil handlingsregelen ødelegge seg selv når den blir gjort til en allmenn lov.
  - Man kan ikke *rasjonelt ville* at regelen universaliseres.



- Men er universaliserings-kriteriet tilstrekkelig?
  - Johansen & Vetlesen, s. 163:
    - «... også ikke-moralske maksimer, som at jeg bør spise torsk en dag i uken, lar seg universalisere.»
    - → universaliseringskravet er bare et *nødvendig*, ikke et *tilstrekkelig* kriterium.
- Det kategoriske imperativ vs den gylne regel, «gjør ikke mot andre hva du ikke vil at andre skal gjøre mot det».
  - Kant: Den gylne regel kan gi forskjellige resultater avhengig av hvem som bruker den, mens det kategoriske imperativ skal gi oss universelle handlingsregler



- Kant hadde flere formuleringer av det kategoriske imperativ, som han selv mente var ekvivalente
- Formulering 2: «Handle slik at du alltid bruker din egen person og enhver annen person samtidig som et formål i seg selv og ikke bare som et middel»
  - Eks: å avgi et falskt løfte man bruker en annen person bare som et middel for personlig nytte
  - Å bruke andre som formål i seg selv er å respektere andres autonomi og fri vilje



- Den andre formuleringen er sentral i Kants politiske filosofi:
  - Kants rettprinsipp: «Ethvert menneske har rett til så mye frihet som er forenlig med andre menneskers frihet»
  - Tvang er moralsk berettiget hvis og bare hvis den brukes til å begrense friheten til en person som setter sin egen frihet over andres frihet.
    - → Kants versjon av samfunnskontrakten (jf Hobbes og Locke)